
Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

237

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Т.Н. Красавченко 

УЧЕНЫЙ И ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ.  
ВАЛЕРИЙ ЗЕМСКОВ: ОТ ЛАТИНСКОЙ АМЕРИКИ  

К КУЛЬТУРНО-ЦИВИЛИЗАЦИОННОМУ  
ПОГРАНИЧЬЮ 

 
Валерий Земсков (1940–2012) до сих пор остается автором 

пока единственной в России книги о творчестве нобелевского лау-
реата колумбийца Габриэля Гарсиа Маркеса, изданной в 1986 г., в 
1991 г. переведенной на немецкий, и скоро в дополненном виде 
она вновь появится на русском. Он вспоминал, как принес изда-
тельскому чиновнику фотографию Маркеса для своей книги: Мар-
кес на ней откровенно, заразительно смеялся. «Над кем это он сме-
ется?» – подозрительно спросил чиновник. И Земскову стало ясно: 
в тот момент Маркес смеялся над этим чиновником, а заодно над 
чиновниками всех рангов, пытающимися регламентировать нашу 
жизнь и перекрыть кислород1. 

Земсков написал книгу о Гарсиа Маркесе, в частности, 
именно потому, что был крайне чуток к смеховой природе жизни и 
литературы. И, как и его герой Гарсиа Маркес, посмеялся бы над 
тем, что творят ныне с Академией наук – а он был ярким предста-
вителем нашей гуманитарной академической науки, – посмеялся 
бы потому, что смех – это наиболее здоровая, смелая, очиститель-
ная форма сопротивления всему негативному и неправедному, по-

                                          
1 Земсков В.Б. Искусство века Великой Метаморфозы (актуальные заметки 

о нас самих и Г. Гарсиа Маркесе) // Иностранная литература. – М., 1988. – № 3. – 
С. 211. 



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

238

смеялся, но и еще бы объяснил, что на нас надвигается «новый 
дивный мир» (воспользуюсь понятием Олдоса Хаксли), новый ан-
тропный тип, новый тип человека, для которого традиционные по-
нятия культуры, науки, нравственности лишены смысла. 

 
 

* * * 
 
С именем Валерия Земскова связано многое в современном 

гуманитарном знании. Начинал он как латиноамериканист. Для 
создания школы в науке необходим мощный ученый (как, скажем, 
в свое время Ю.М. Лотман), способный стать источником идей, 
разработать общую концептуальную платформу, проявить органи-
заторский талант и объединить вокруг себя усилия отдельных ис-
следователей. Именно в этом качестве и выступил Земсков в рос-
сийской латиноамериканистике. 

До него в этой области работали замечательные литературове-
ды – Г.В. Степанов, Л.С. Осповат, В.Н. Кутейщикова, И.А. Тертерян, 
но общего, проблемно-дискуссионного поля не было, как не было 
магистральных идей, концепций. Их-то и создал Валерий Земсков. 

Уже в 1970–1980-е годы он осознал острую необходимость 
выработки новой гуманитарной исследовательской идеологии, не-
избежность культурологической направленности литературовед-
ческих работ по Латинской Америке, ибо речь шла об открытии 
общекультурного пространства «Латинская Америка». Для этого 
надо было преодолеть первичную информативность, описатель-
ность культуроведения в латиноамериканистике, создать навыки 
культурологического мышления о литературе и разработать кон-
цепцию латиноамериканского цивилизационного варианта. 

В советское время латиноамериканистика развивалась в от-
рыве от иберийской, источниковой традиции. Причина – эстетико-
идеологические ограничения в изучении европейских культур и 
конъюнктурность в отношении к Латинской Америке. Но, как за-
метил В. Земсков, «нет худа без добра», латиноамериканисты «су-
мели использовать этот отрыв во благо: казалось бы, неплодотворная 
инверсия (сначала Латинская Америка, потом Иберия) освободила 
латиноамериканские исследования от тормозящей инерции евро-
поцентризма, помогла понять принципиально важное: Латинская 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

239

Америка – это иная… цивилизационная модель, с иными механиз-
мами культурообразования»1. 

Будучи с конца 1980-х годов зампредседателя, потом со-
председателем Комиссии по изучению культуры народов Пире-
нейского полуострова и Латинской Америки в Совете по истории 
мировой культуры РАН и членом редсовета журнала «Латинская 
Америка», он провел (с 1988 г.) ряд междисциплинарных конфе-
ренций и круглых столов с участием латиноамериканистов из 
ИМЛИ, Института Латинской Америки, Института искусствозна-
ния, из других городов – он обладал особым даром находить и 
привлекать к участию талантливых ученых. И в результате издал 
пять коллективных сборников серии «Iberica Americans»: «Культу-
ры Нового и Старого Света в их взаимодействии. ХVI–ХVIII вв.» 
(1991); «Механизмы культурообразования в Латинской Америке» 
(1994), «Типы творческой личности в латиноамериканской куль-
туре» (1997), «Праздник в иберо-американской культуре» (2002), 
«Латиноамериканская культура в дискуссиях конца ХХ – начала 
XXI века» (2009). Уже после выхода третьего выпуска «Иберики» 
заговорили о появлении «серьезной научной школы» отечествен-
ной гуманитарно-междисциплинарной латиноамериканистики, а 
выпуски «Иберики» расценили как значительное явление в рос-
сийской культурологии в целом2. 

Разработанная В. Земсковым теоретико-методологическая 
основа стала фундаментом первой в мире пятитомной «Истории 
литератур Латинской Америки» (1985–2005); по масштабу и науч-
ным принципам она не имеет аналогов не только в России, но и за 
рубежом. В ней представлена литература и, шире, культура 
28 стран континента за 500 лет, созданная на испанском, порту-
гальском, а также английском и французском языках. Для осуще-
ствления этого проекта он собрал группу талантливых ярких уче-
ных (А. Кофман, Ю. Гирин, М. Надъярных, И. Оржицкий и др.) и 
сам внес решающий вклад в осуществление этого проекта как от-

                                          
1 Земсков В.Б. Ибероамерика в мировом культуроцивилизационном про-

цессе // Iberica Americans. Латиноамериканская культура в дискуссиях конца 
ХХ – начала ХХI века. – М.: ИМЛИ РАН, 2009. – С. 8–9. 

2 Шестопал А.В., Прохорова Э.В. Ибероамерика: Альтернативы культуры и 
диалектика исторического творчества // Латинская Америка. – М., 1999. – № 2–3. – 
С. 70. 



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

240

ветственный редактор четырех томов из пяти (1985, 1994, 4-й в 2 кн. – 
2004, 5-й – 2005), как автор четырех теоретических введений и 
трех десятков глав. Таким образом, он вывел исследование такого 
сложного феномена как литературы Латинской Америки на новый 
общекультурный цивилизационный теоретический уровень. И это 
был настоящий прорыв – не только в отечественной, но и мировой 
науке. 

 
 

* * * 
 
С чего начал Валерий Земсков? С переосмысления пробле-

мы культурогенеза в Латинской Америке, с ключевого периода 
драматического межцивилизационного взаимодействия на землях 
Нового Света индейских, автохтонных и испаноевропейской ци-
вилизаций, с открытия – конкисты – колонизации – христианиза-
ции, с отказа как от «черной», так и от «розовой» легенд1. Нужен 
был переход от господствовавшего в советской науке историко-
социального одномерного понимания к культурфилософской оп-
тике, показывавшей этот процесс как жестокую, но креативную 
драму истории, в которой действовали и деструктивные, и культу-
ропорождающие силы. Культурно-социальные, этнические взаи-
моотношения, христианизация, сложно взаимодействовавшая с 
«доосевыми» мифологическими традициями, отношения «побеж-
денные – победители», появление метисного населения, креольской 
культуры и идеологии со своим специфическим кодом – все это бы-
ли факторы формирования нового культурно-психологического, 
ментального поля, новых культурных архетипов и комплексов. Без 
этого процесса не была бы возможной идеология войны за незави-
симость от Испании, а в дальнейшем – возникновение первых ва-
риантов основ национальных культур и образов национального мира, 
                                          

1 См.: Земсков В.Б. Введение к изданию: История литератур Латинской Аме-
рики. – М.: ИМЛИ РАН, 2004. – Кн. 1. – С. 11–13; Земсков В.Б. О некоторых методо-
логических вопросах изучения историко-культурных отношений иберийских стран и 
Нового Света (к определению понятий «открытие» и «конкиста») // Iberica. Культура 
народов Пиренейского полуострова в ХХ веке. – Л.: Наука, 1989. – С. 25–35; Зем-
сков В.Б. Введение к изданию: Некоторые актуальные вопросы межкультурного 
взаимодействия Нового и Старого Света // Iberica Americans. Культуры Нового и Ста-
рого Света в XVI–XVIII вв. в их взаимодействии. – СПб.: Наука, 1991. – С. 5–10. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

241

первого варианта латиноамериканской цивилизационной философии, 
которую сформулировал на рубеже XIX–XX вв. испаноамериканский 
модернизм в лице Хосе Марти, Хосе Энрике Родо, Рубена Дарио и др. 

 
 

* * * 
 
Наиболее острую проблему культурологической латиноаме-

риканистской мысли (во многом она актуальна и для культурологии 
в целом) В. Земсков видел в более широких рамках возможности / 
невозможности межцивилизационного культуропорождающего 
взаимодействия и, соответственно, его границ, пределов, способов. 
Особую остроту она приобрела в европейской мысли в связи с от-
крытием Нового Света, но теоретически была осмыслена, лишь когда 
экспансия Европы в Новый Свет достигла максимума, т.е. в период 
борьбы культурфилософских парадигм позитивизма-антипозити- 
визма, а затем получила развитие на новых философских основаниях 
(Данилевский, Шпенглер, Тойнби, Ясперс, Вебер, П. Сорокин и др.). 
Европейские культурологи с разных точек зрения давали крайне 
ограничивающие или отрицательные ответы на вопрос о возможно-
стях межцивилизационного взаимодействия. Негативизм проявился 
и в латиноамериканистских исследованиях. Парадокс состоял в том, 
что весь мир читал латиноамериканский «новый» роман, восхищал-
ся великой латиноамериканской живописью, архитектурой, порож-
денными явно иным «способом бытия», дающими особый образ 
мира, а теоретически эта культура считалась несуществующей – для 
признания ее существования надо было признать простой и крайне 
сложный факт: она родилась в результате межцивилизационного 
взаимодействия. Своим существованием латиноамериканская куль-
тура опровергала «отрицательное» направление культурологической 
мысли. Так, грузинский философ Мераб Мамардашвили считал не-
возможным полноценное культуропорождающее взаимодействие 
«доосевых» и «осевых» цивилизаций и творчески бесплодной 
встречу рас и цивилизаций в Новом Свете; он определил латино-
американскую культуру в духе шпенглеровского псевдоморфоза – 
как «пустоту»1. Утверждая «пустоту» латиноамериканской культуры 
                                          

1 Мамардашвили М. Другое небо // Три каравеллы на горизонте. – М.: Ме-
ждународные отношения, 1991. – С. 42. 



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

242

(сопоставимую для него с «пустотой» русской культуры), М. Ма- 
мардашвили имел в виду не отсутствие конкретных культурных 
форм, а отсутствие культуры как системы, дающей миру плодо-
творную цивилизационно-культурную парадигму. Эти идеи нашли 
поддержку у части латиноамериканистов, считающих латиноаме-
риканскую культуру зависимой от культуры европейской и при-
надлежащей к ареалу западной цивилизации как ее периферийная 
зона. 

Но внимательное прочтение текста М. Мамардашвили убе-
дило В. Земскова в том, что, отвергая плодотворность межцивили-
зационного контакта в Латинской Америке, философ в то же время 
противоречил себе, метафорически утверждая его результатив-
ность: «…испанцы подавили автохтонную культуру... уселись на 
ней... и это проникло в кровь», «испанцы уселись на индейцах, и 
получился кентавр»1. А ведь «кентавр с иной кровью» – это суще-
ство, имеющее свою сердцевину, «иные» связи с «землей» и «не-
бом». Мифологема кентавра – ключевая в латиноамериканской то-
пике и выступает часто именно как знак латиноамериканца, плода 
межцивилизационного взаимодействия. Естественно, у В. Земскова 
возник вопрос: не является ли негативное отношение к возможно-
стям межцивилизационного взаимодействия в значительной мере 
результатом аберрации европоцентристского сознания? 

Изучение ученым природы межцивилизационного взаимо-
действия выдвинуло на первый план ключевое, на его взгляд, по-
нятие «культурного синтеза», указывающее общий вектор и смысл 
развития, тогда как конкретное взаимодействие и культурогенез 
осуществляются на разных уровнях культуры и в различных ее 
видах не через один, а через различные механизмы. С этой точки 
зрения, конечно же, прямое применение понятия культурного син-
теза для интерпретации и характеристики механизмов культуроге-
неза неприемлемо. В культурных отношениях невозможно равно-
долевое участие исходных компонентов в формировании нового 
явления. В цивилизационно-культурных отношениях одна из сто-
рон всегда выступает в качестве инициативного суперстрата,  
а другая – в роли воспринимающего инерционного субстрата, и 
важнее та сторона, чьи цивилизационные матрицы кладутся в ос-
                                          

1 Мамардашвили М. Другое небо // Три каравеллы на горизонте. – М.: Ме-
ждународные отношения, 1991. – С. 50. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

243

нову. Решающее значение для определения цивилизационно-
культурного типа имеет степень инициативности центрового ци-
вилизующего начала, каковыми являются мировые религии или 
религиозно-мифологические комплексы. И язык культуры тут – 
фактор более важный, чем язык в лингвистическом смысле. 

Масштабный анализ межцивилизационного взаимодействия 
в Новом Свете в рамках мирового процесса позволил В. Земскову 
определить суть произошедшего там. Известны, по крайней мере, 
три крупных периода межцивилизационного / межкультурного 
взаимодействия: 1) взаимодействие «доосевых» (по Ясперсу) 
культур древности; 2) период, когда главная цивилизующая сила – 
«осевые» культуры; 3) выдвижение христианской цивилизации как 
основной динамической силы мировой истории (с периода Нового 
времени). В европейском цивилизационном типе ключевым явля-
ется наложение греко-иудейско-римской матрицы, выступающей в 
качестве суперстрата, на «языческие», т.е. нехристианские, куль-
турные миры, а разделение христианской матрицы на два вида (за-
падная и восточная) и различие способов их взаимодействия с 
культурным субстратом порождает внутри единого цивилизаци-
онного круга множество вариантов культур. Продолжением этого 
процесса, захватившего в Европе I – начало II тысячелетий н.э., и 
стали культурообразующие процессы, начавшиеся с открытием  
и конкистой Нового Света и кампанией христианизации коренного 
населения. Хотя разрыв во времени между завершением христиа-
низации окраин Европы (Русь, Скандинавия) и началом христиа-
низации Нового Света с точки зрения исторических масштабов 
небольшой (пять-шесть столетий), но характер межцивилизацион-
ного взаимодействия на заре Нового времени совершенно иной. 
Перенос европейской культурной традиции в Новый Свет, христиа-
низация Америки происходят уже в кризисный век Ренессанса, в 
период гуманизации культуры, быстрого роста ее самосознания, 
что сказалось на сущности того нового культурного типа, который 
складывается в Латинской Америке. 

Другой важнейший фактор – огромный разрыв в историческом 
возрасте субстратного (автохтонного) и суперстратного материала (ев-
ропейского). Ученый обнаружил в Новом Свете уникальную культуро-
генную ситуацию, определившую принципиальное отличие культуро-
порождающих процессов и максимальное напряжение на полюсах 
исторического возраста (встреча современности с древностью / юно-



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

244

стью), к тому же не имевшую ранее никаких иноцивилизационных 
связей за пределами своей среды обитания. То есть В. Земсков рас-
сматривает процесс культурообразования в Латинской Америке как 
открытую для чтения историю межцивилизационного взаимодействия. 

 
 

* * * 
 
В чем В.Б. Земсков увидел специфику латиноамериканского 

культуростроительства? Еще в 1977 г. в книге «Аргентинская по-
эзия гаучо. К проблеме отношений литературы и фольклора в Ла-
тинской Америке»1 он выяснил, что испанский фольклор не стал 
фольклором Нового Света. Сама испанская литература, как извест-
но, выросла на богатейшей фольклорной почве, на древнем метафо-
рическом, лирическом и эпическом арсенале. В Новом Свете этого 
не было. К середине XVI в. испанский фольклор представлен там 
фрагментарно, осколками, отдельными цитатами. Привычная, ти-
пичная для древних литератур схема: «сначала» фольклор, «потом» 
литература – заменяется на инверсию «сначала» литература – хро-
ники, «потом» фольклор. И эта причудливая по европейским мер-
кам инверсия – свидетельство особой роли словесности, ибо именно 
на нее возложено создание основ культуры и цивилизационной 
«картины мира». В хрониках XVI–XVII вв. Слово обрело жизне-
творческий статус поименования «вещей», определения и интерпре-
тации мира – от природы до культуры. Литература, наделенная 
креативной инновационной функцией, выполняя роль «вторичного» 
эпоса, создала таким образом новое культурное сознание, которое 
начало рефлектировать по поводу этого мира и новой цивилизаци-
онно-культурной общности. Иными словами, здесь создавалась не 
просто литература, а другой мир, и литература была важнейшим 
инструментом его творения. Таким образом, латиноамериканской 
культуре в период ее формирования (вплоть до ХХ в.) имманентно 
присуща радикальная литературоцентричность. Этот феномен из-
вестен и другим культурам (например русской). Но латиноамери-
канский литературоцентризм был более всеохватным – латиноаме-
риканская словесность, как замечает В. Земсков, «от начал» творит 
                                          

1 Земсков В.Б. Аргентинская поэзия гаучо. К проблеме отношений литера-
туры и фольклора в Латинской Америке. – М.: Наука, 1977. – 222 с. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

245

новый, свой Логос. «Новый» латиноамериканский роман середины 
и второй половины ХХ в. завершает историческую миссию и созда-
ет универсально значимую картину мира Латинской Америки, замк-
нув начала и концы латиноамериканского культурно-исторического 
континуума от XVI до конца ХХ в. 

В отсутствие развитых базовых основ культуры словесность, 
литература выполняют фундаментальную роль создания первич-
ных национальных картин мира, моделируют национальные типы 
человека, начинают рефлектировать по поводу национальной спе-
цифики, т.е. создают основы национальных кодов. 

Формирование литератур Латинской Америки в XIX в. как 
межлитературной общности, основанной на подвижной, пульси-
рующей системе центростремительных и центробежных тенденций, 
при ретроспективном взгляде на нее из XX в. – это активный циви-
лизационно-строительный процесс. Именно поэтому основой для 
периодизации литературного процесса служит здесь не характерная 
для Европы смена философско-эстетических течений, а этапность 
цивилизационного самостроительства, в котором словесности при-
надлежит важнейшая авангардная и опережающая функция. 

Генетически связанная с Европой, развивающаяся в лоне за-
падной традиции, вместе с ней, но и вопреки ей, о чем свидетель-
ствуют постоянные антиевропоцентристские полемики, латино-
американская литература все отчетливее структурируется в 
самостоятельную систему, которая функционирует на основе сво-
их закономерностей и порождает собственные цивилизационные 
смыслы. Она и принадлежит западному кругу, и в то же время все 
менее является однородным с ним образованием. 

Процесс усложнения и одновременно автономизации латино-
американской межлитературной общности ученый представляет как 
все более активное функционирование цивилизационного ядра. Воз-
никает континентальный метатип культурно-художественного соз-
нания, формируется межлитературная общность, и лишь в общем 
процессе взаимодополнительного взаимодействия каждая нацио-
нальная литература обретает автономность и смысловую полноту.  
А смысловая и художественная полнота всей литературной общ-
ности складывается из открытий, сделанных национальными ли-
тературами. 

Крупнейшие писатели XX в., читавшие американские хро-
ники, именовали себя «хронистами» Нового Света, или, как и хро-



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

246

нисты прошлого, – «свидетелями». Все почерпнутое в европейской 
культуре рекодифицировалось в систему воссоздания «человека 
латиноамериканского» – нового «родового индивидуума», вы-
шедшего на арену мировой культуры, его «коллективной экзи-
стенции». В этом суть и смысл «нового» латиноамериканского ро-
мана, соединившего Топос с Хроносом, в результате возник 
латиноамериканский цивилизационный хронотоп (В. Земсков ис-
пользует термин М.М. Бахтина). В его основе – особая эпистемо-
логическая парадигматика, порождающая иную поэтику. В XX в. 
латиноамериканская литература, развиваясь рядом и вместе с евро-
пейской, отказалась от принципов классической традиции (монизм, 
рациоцентризм, антропоцентризм, линеарность, эволюционизм  
и т.д.), которая «разбилась» и фрагментировалась в авангардизме и 
модернизме. Латиноамериканская литература противопоставила 
ей свой Логос, основанный на принципах множественности, нели-
нейности, вариативности, децентрированности развития как по-
стоянной метаморфозы и трансформационизма с полифункцио-
нальными возможностями и неожиданными результатами. Внешне 
это напоминает постмодернистскую картину мира, но, по сути, это 
иное явление. Латиноамериканская новая систематика возникла 
уже в 1940-е годы (с появлением первых блестящих произведений 
«нового» романа), т.е. задолго до постмодернизма, и в отличие от 
него была результатом не эпистемологической «неуверенности» и 
«растерянности», а утверждения собственной поликультурной, 
множественной картины мира с помощью конгениальных ей прин-
ципов; картины, одновременно являвшейся и образом поликуль-
турного всеобщего мира. Поэтику «нового» латиноамериканского 
романа В. Земсков характеризует как поэтику мифопоэтического 
конструкционизма, в основе которого – игровая комбинаторика, 
позволяющая сочетать подлинный, «живой» мифологизм и совре-
менную романную «инженерию». 

В понимании В. Земскова необходимое условие для получе-
ния более или менее адекватных ответов о Латинской Америке – 
это постоянное внимание к тому, что мы имеем дело с процессом 
самоформирования новой цивилизационной версии, проделавшей 
за 500 лет путь от «первичного бульона» к высокой структуриро-
ванности, пусть и в варианте «недостроенной» цивилизации. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

247

* * * 
 
Уникален ли латиноамериканский вариант, ставит вопрос 

В. Земсков. И да, и нет. 
Латиноамериканский культурно-цивилизационный пара-

фраз, очевидно, может быть соотнесен с иными крупнейшими син-
тезами мировой истории, например с римским парафразом древне-
греческой культуры, а затем с новоевропейским парафразом греко-
римского синтеза в соединении с ближневосточной иудейско-
христианской культурной традицией, а в русском варианте – с ви-
зантийским ее вариантом. В то же время есть принципиальное от-
личие. Новоевропейские культуры формировались в пределах либо 
одного цивилизационно-культурного «архетипа», либо вступав-
шие во взаимодействие «архетипы» были одного стадиально-
хронологического уровня (уровень мифологизма). В латиноамери-
канском варианте речь идет о взаимодействии цивилизационных 
«архетипов», хронологически разведенных тысячелетиями (непро-
ницаемый мифологизм индейских культур и начинающийся про-
цесс демифологизации европейской культуры). Этим разрывом и 
объясняется специфичность латиноамериканской традиции. При-
чем пять столетий формирования латиноамериканской культуры 
не только не сгладили исходное противоречие, а парадоксальным 
образом в XX в. выявили его в искусстве. «Новая архаика» западно-
европейской культуры (мифологизм, сюрреализм и т.п.), обратив-
шаяся через века к истокам, была воспринята и парафразирована ла-
тиноамериканскими художниками по-своему – в результате и 
родились такие латиноамериканские методы построения «архетипа», 
как «чудесная реальность», «магический реализм», в основе кото-
рых – идея соединения и гармонизации принципиально противоре-
чащих один другому хронотопов, контекстов. Все разнообразие ин-
дивидуально-творческих идей латиноамериканских художников в 
принципе вписывается в выдвинутую и обоснованную (и теоретиче-
ски, и художественно) Алехо Карпентьером концепцию тотального 
латиноамериканского метаморфизма – концепцию латиноамерикан-
ской «барочности», в свою очередь, восходящую к протеизму Хосе 
Энрике Родо. Ее основной тезис – тотальное и свободное взаимодей-
ствие всего со всем во имя поиска своего гармонического облика. 

Очевидно прямое соотношение между латиноамериканскими 
цивилизационно-культурными утопиями (от идей Симона Боливара 



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

248

до Хосе Марти и от «пятой расы» Х. Васконселоса до латиноамери-
канского «парафраза» европейско-русской социалистической уто-
пии «нового человека», как она воплотилась в мысли Че Гевары, с 
одной стороны, или в «теологии освобождения» – с другой) и соб-
ственно художественными концепциями (типа упомянутой бароч-
ности Карпентьера). Иными словами, на всех уровнях латиноаме-
риканское сознание подчиняется в своем развитии единому 
вектору гармонии: оно ищет идеальный, универсальный культур-
но-цивилизационный «архетип» общества и человека, в котором 
будут сняты все противоречия. Речь идет об имманентной утопи-
ческой доминанте латиноамериканского сознания. Отсюда и опре-
деляющие саму его сущность фундаментальные черты – хилиасти-
ческий мессианизм, общая эсхатологическая перспектива. Они 
обнаруживают себя начиная с Бартоломе Лас-Касаса или Васко де 
Кироги в XVI в. и развиваются, трансформируясь в различных ми-
ровоззренческих формах, до Симона Боливара и Андреса Бельо, а 
далее – у Хосе Марти с его идеей «моральной республики» и Ру-
бена Дарио с его идеалом «Нового града», а затем в художествен-
ных утопических исканиях Карпентьера, Гарсиа Маркеса и др.  
С утопическими исканиями связаны и полемические альтернативы 
следующей волны «новых» романистов. 

Валерий Земсков не раз сопоставлял латиноамериканский ва-
риант с вариантом русской культуры, в которой, как было показано 
многими мыслителями начала XX в., особенно Н.А. Бердяевым, ес-
ли говорить о культурологическом аспекте, эсхатологический пер-
спективизм лежит в самых ее основах1, при этом, разумеется, лати-
ноамериканская (испанская) культура, с одной стороны, и русская 
культура – с другой, основываются на различных – католической и 
православной – ветвях европейской традиции. 

 
 

* * * 
 
Ученый вышел за рамки латиноамериканистики. Его нова-

торская концепция вывела к возможностям типологического ана-
лиза других литератур / культур Нового времени (США, Канады, 
                                          

1 См., например: Бердяев Н.А. Истоки и смысл русского коммунизма. – М.: 
Наука, 1990. – 224 с. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

249

Австралии…). Он открыл новое направление – типологическое 
сопоставление культурных процессов в иберийском мире и Рос-
сийско-Азиатском регионе. В рамках «Совета по истории мировой 
культуры» РАН в 1997 г. он провел междисциплинарную конфе-
ренцию «Сибирь в контексте мировой культуры», где были по-
ставлены типологические проблемы сопоставления культурных 
процессов в Иберо-Америке, Евразии, Северной Америке, начиная с 
ХVI–ХVII вв. Среди его работ последних лет – монография «Экс-
пансия в XVI–XVII вв. Испании и Англии в Америку, России – в 
Сибирь: Варианты этнокультурного взаимодействия и генезис но-
вых культурно-литературных моделей» (он не успел завершить ее). 
В ней впервые дается сопоставительный анализ трех главных исто-
рических субъектов европейско-христианской экспансии на Запад и 
Восток (Испания, Англия, Россия). Крайне важно введение в этот 
макроисторический и историко-культурный ряды равновеликого 
другим русского варианта экспансии, который прежде либо марги-
нализировался либо вообще не рассматривался и выводился в зону 
«варварских экзотизмов». Но без его осмысления всегда будут оста-
ваться неполно понятыми истоки культуры начала Нового времени, 
т.е. модернизационного процесса, и тем более возникновение и раз-
витие классического российского культурно-художественного соз-
нания (XIX в. и далее – в ХХ в.). 

 
 

* * * 
 
В круг научных интересов ученого вошли вопросы межкуль-

турного взаимодействия в Европе. В частности, с конца 1990-х го-
дов он стал соруководителем исследований по проблеме «Куль-
турный трансфер: Россия, Германия, Франция» в сотрудничестве с 
Национальным центром научных исследований Франции (CNRS). 

Он занимался также проблемами имагологической рецепции 
и репрезентации России на новейшем, переломном этапе перехода 
от советского к постсоветскому обществу с учетом особенностей 
сложного исторического пути России. Под его редакцией вышла 
масштабная коллективная монография с участием авторов из ИМЛИ, 
ИНИОН РАН, МГУ: «На переломе. Образ России прошлой и со-



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

250

временной в культуре, литературе Европы и Америки (конец ХХ – 
начало XXI в.)»1. В первой части своей теоретической статьи он 
дал определение имагологии, ее инструментария, во второй – речь 
идет о специфике осмысления «образа России» как культурно-
цивилизационного субъекта мировой истории, тут принципиально 
важен эпизод полемики с Д.С. Лихачёвым и евразийцами. 

На Западе и в самой России после краха Советского Союза 
стала особенно острой проблема культурно-цивилизационной 
идентичности «русского». И тут наблюдалось «перетягивание ка-
натов» между западниками, евразийцами и сторонниками «рус-
ской великодержавности». Признавая неоспоримость многого в 
позиции Д.С. Лихачёва, который утверждал, что Россия – не Евра-
зия, а «несомненная Европа по религии и культуре»2, В. Земсков 
считал такую позицию весьма редуцированной, явно связанной с 
профессиональным кругом интересов Д.С. Лихачёва как историка 
культуры допетровской Руси, т.е. доимперской России. Начиная с 
конца XVI в. Россия овладела огромными пространствами в Сиби-
ри до Тихого океана, в Средней Азии, на Кавказе, в европейской 
зоне (Прибалтика, Польша). Русский культурно-цивилизационный 
тип менялся и в столетия татаро-монгольской экспансии, и в 
400-летнюю историю имперской России (вплоть до развала 
СССР); происходили глубокие изменения в русской ментальности, 
в культурном бессознательном, в обычаях, быте, в ценностной 
шкале, в том числе и в отношении к Востоку. Несомненно, как от-
мечает В.Б. Земсков, никакой, например немецкий или француз-
ский, поэт никогда бы не написал «Скифов» Блока, утверждавше-
го, однако, не «азиатскость» России, а ее иную, в сравнении с 
Европой, сущность. Несомненна полемическая, но имеющая исто-
рические основания соотносимость «русского» с «азиатским», их 
связь и сближенность. Блоковские «Скифы» в глазах В. Земскова – 
поэтический определитель иной, в отличие от Запада, культурной 
принадлежности России. 

                                          
1 На переломе. Образ России прошлой и современной в культуре, литера-

туре Европы и Америки (конец ХХ – начало XXI в.). – М.: Новый хронограф, 
2011. – 696 с. 

2 Лихачёв Д.С. О русской интеллигенции // Новый мир. – М., 1993. – № 2. – 
С. 3–6. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

251

В отвергнутой Д.С. Лихачёвым формуле «Россия-Евразия» 
ученый находит значительный смысл. Колонизация русская / рос-
сийская была совершенно не похожей на западную. Конечно, и она 
во многом осуществлялась военным путем, но русский политический 
класс в своих интересах начиная с XVII в. по указам царей долгое 
время сохранял традиционные государственно-общественные, ро-
до-племенные границы, установления, обычаи, языки нерусских, 
включал их как подданных в состав России, в том числе и в пра-
вящие слои империи; русская церковь проявляла значительную 
веротерпимость, ей не было свойственно активное миссионерство, 
вплоть до Петра I запрещалось насильственное крещение. В совет-
ский период такая толерантность была подорвана абсурдной пере-
кройкой границ в отдельных регионах, антирелигиозной полити-
кой, более активной русификацией, но и в этот период невозможно 
отрицать «двойственный» патернализм, поощрение развития ло-
кальных, национальных автономий, культур, активное культуртре-
герство, огромный (хотя и относительно ущербный) размах про-
светительства. Русские несли на Восток европейское начало, 
однако и сами испытывали обратное влияние. Специфика отноше-
ний состояла в том, что европейско-русское, воспринимая восточ-
ное, не растворялось в нем, и восточное (в тех условиях, правилах, 
которые установила российская власть), воспринимая европей-
ское, также не растворялось в русском и не замещалось им. В от-
личие от английской колонизации восточный человек признавался 
«другим» («иноверцем», «инородцем»), право быть другим сохра-
нялось за ним, как не было и непереходимой черты между русски-
ми и «другими». Русская этничность размывалась в контактах с 
финно-угорскими племенами, в результате монгольской экспан-
сии, затем в ходе завоевания Сибири и т.д., но русский этнос, рус-
ская культура, ее носитель всегда составляли государствообра-
зующее ядро, культура же его и ментальность претерпевали 
изменения. В Советском Союзе русский этнос, фактически уже 
гибридный, стал «невидимкой»; сохраняя свою центральную роль, 
он был сокрыт понятием «советский человек». В постсоветской 
России утвердилось производное от имперского названия «Рос-
сия» понятие «россиянин», обнимающее все множество народов, 
населяющих Россию. Вместе с тем для внешней рецепции на Запа-
де понятия «россиянин» не существует, всех жителей страны неза-
висимо от их этнической принадлежности называют «русскими», 



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

252

как это было и при Советском Союзе. Сложность положения 
В. Земсков видит в том, что ни одно жесткое определение не «ра-
ботает», не охватывает его целиком. 

Современные западники А. Ахиезер, И. Яковенко, И. Клям- 
кин, авторы книги «История России: Конец или новое начало?» (2005), 
уже в начале XXI в., указывая на влияние монголо-татарского эле-
мента на все «русское»1, естественно, в отрицательном смысле, пола-
гают, что монгольская экспансия не изменила основного цивилиза-
ционного выбора России, связанного с восприятием византийского 
православного наследия, но в северо-восточных княжествах (т.е. в 
будущей Московии) «коррекция этого выбора» привела к «разворо-
ту на Азию»2, и произошел (на взгляд В.Б. Земскова, невозможный) 
«монгольско-греческий синтез», породивший нечто специфическое, 
чего не было ни у греков, ни у монголов. 

Приведенные утверждения и полемическую позицию Д.С. Ли- 
хачёва ученый возводит к спорам с «новыми евразийцами», про-
бужденными к жизни Л.Н. Гумилёвым, наследником евразийцев 
1920-х годов – Н.С. Трубецкого, П.Н. Савицкого, Г.В. Вернадского 
и др. Гумилёвская концепция евразийства России, важнейшего 
значения «туранского», монгольского компонентов в истории Мо-
сковской Руси была направлена против традиционной, классиче-
ской полярной оппозиции «западники – славянофилы» и давала 
иной образ России и ее культуры. Несомненно, Л.Н. Гумилёв ввел 
в культурологию новое ви�дение проблемы (это видно и в кон-
цепции западников А. Ахиезера, И. Яковенко, И. Клямкина), но, 
как это бывало не раз в истории культуры (например, в борьбе 
«черной» и «розовой» легенд о роли Испании в Новом Свете), 
найти корректную «середину» ему, как считает В. Земсков, не уда-
лось3. И в формулах Л.Н. Гумилёва и последующих евразийцев 
сказалась все та же традиционная жесткая русская антиномичность. 
Отметая европоцентризм и западоцентризм, «русское евразийство» 
также впало в грех редуцирования исторической, концептуальной 
полноты, на этот раз в отношении значимости европейского выбора 

                                          
1 Ахиезер А., Яковенко И., Клямкин И. История России: Конец или новое 

начало. – М.: Новое издательство, 2005. – С. 181. 
2 Там же. – С. 295. 
3 Гумилёв Л.Н. Черная легенда. – М.: ЭКОПРОС, 1994. – 621 с. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

253

России. Ни «европейская Россия», ни «туранская Россия» – ни од-
на из этих формул, на взгляд В. Земскова, неудовлетворительна. 

Русская культура, утверждает он, зарождалась как восточно-
европейская, византийско-христианская ветвь европейской циви-
лизации, именно ее иной – православный – характер, ее положение 
как «конституирующего чужого» для Запада на протяжении сотен 
лет, в том числе и особенно в классический период ее развития (от 
Пушкина до Достоевского и Толстого), ее ценностная система, эк-
зистенциальные ценности, ее общинная ориентация и религиоз-
ность противоречили западному пути развития. Эти различия аб-
солютизировали славянофилы, а западники отвергли очевидные 
коренные особенности русской культуры. Такая же путаница про-
исходит из-за абсолютизации составляющих начал в концепции 
евразийства России. То есть всякая редукция ведет к утверждению 
одного из полюсов оппозиции в ущерб другому, закрывает путь к 
пониманию сложности проблемы. 

Казалось бы, корректная (при корректном понимании) для 
наших дней формула «Россия – это и Европа, и Восток», т.е. «Ев-
разия», могла бы исчерпать проблему. Но нет, у этой формулы 
В. Земсков видит еще и другой полюс – «новое» русское западни-
чество, которое не выбросишь из культуры, из общественной жиз-
ни, из науки. И получается: любое вроде бы вполне корректное 
определение верно для одних и неприемлемо для других. 

Валерий Земсков ставит принципиально важный и актуальный 
для современной России вопрос о многополюсной русской «сущно-
сти». На пространстве России, как физическом, так и ментальном, 
происходят бурные процессы, и если одни компоненты ее структуры 
отжили или обрели устойчивую жесткость, то другие переживают 
разные стадии развития, которые могут вести как к скреплению с 
«костяком» России-Евразии, так и к отделению от него. 

Таким образом, ученый предлагает динамичное видение Рос-
сии-Евразии и разделяет пробивающуюся к жизни точку зрения на 
русское евразийство – не просто как на реальную «данность» (оп-
ределение евразийца первого поколения Г.В. Вернадского), а как 
на развивающуюся данность. 

Внутри российско-евразийского пространства действуют не 
только бинарные, но много более сложные, пока не изученные ме-
ханизмы, порождающие «культурную сложность». 



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

254

Позиция В. Земскова сводится к следующему: идентичность 
России нельзя определить простым сложением разных характери-
стик – органического качества такая операция не породит. «В пост- 
советский период парадигматика России и “русского” усложни-
лась. Речь теперь идет не об арифметической задаче с двумя чле-
нами, но о высшей математике, поскольку Россия – это полиполярная, 
поликультурная многосоставная страна, имеющая свой регулятив-
ный механизм, поддерживающий ее сложное целое (курсив мой. – 
Т.К.). Определим российский / русский мирострой как соположен-
ность различных этнокультурных, исторических, цивилизацион-
ных традиций, создающую основания для взаимодействия, каза-
лось бы, взаимоисключающих определений, которые по-разному 
представлены на разных уровнях – “этажах” объективной реально-
сти России и, соответственно, русского / российского самосозна-
ния. В “русском” присутствуют различные механизмы культуро-
образования – не только бинарно-инверсионный, но и тернарный и 
какие-то иные, которым пока не найдено определения. Все вместе 
они обеспечивают сложно-равновесную систему, которая восста-
навливается, проходя через кризисы, на основе равнодействующей 
русской / российской культуры. Обретение устойчивого равнове-
сия, выработка долгого функционирования такой систематики – 
это и есть основная задача»1. 

 
 

* * * 
 
Работы В.Б. Земскова последних лет посвящены историко-

хронологическим и типологическим аспектам цивилизационно-
культурного «пограничья». Сюжет этот, возникавший у него и ра-
нее, теперь получил развитие. Научную новизну этой тематики 
определяет то, что в цивилизационных исследованиях ХХ в. (на-
чиная с работ Шпенглера и далее) в центре внимания, как правило, 
находились «классические объекты», или «классические цивилиза-
ции», понимаемые как устойчивые, завершенные в своем формиро-
вании системы. Рождение во второй половине ХХ в. концепции 

                                          
1 Земсков В.Б. Россия на переломе // На переломе. Образ России прошлой 

и современной в культуре, литературе Европы и Америки (конец ХХ – начало 
XXI в.) / Отв. ред. Земсков В.Б. – М.: Новый хронограф, 2011. – С. 43. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

255

многополярного мира отозвалось в цивилизационных исследова-
ниях переходом от исследования «правильных» и статически вос-
принимаемых «классических объектов» к изучению «неклассиче-
ских объектов», а именно пограничных цивилизаций, которые по 
самой своей природе отрицают возможность статического подхо-
да. Ученые обнаружили, что пограничные цивилизации проявляют 
не меньшую активность и агрессивную способность к экспансии 
культурных ценностей за пределы своих границ не только в сторо-
ну удаления от цивилизационного центра, но и в направлении са-
мого центра. Более того: высокая конфликтность, напряженность, 
свойственные зонам цивилизационной трансгрессии, зачастую все 
очевидней определяют нестабильность глобальной ситуации. В то 
же время становится очевидным, что наука еще не располагает ме-
тодологическим инструментарием, необходимым для системати-
ческого изучения пограничных культур. 

В июне 2012 г. В. Земсков провел в ИМЛИ РАН конферен-
цию «Цивилизационно-культурное пограничье как генератор ста-
новления мировой культуры / литературы»1, где в программном 
теоретическом выступлении «Цивилизационно-культурное погра-
ничье – универсальная константа, энергетический источник и 
средство самостроения мирового историко-культурного процесса / 
мировой литературы» в сущности сформулировал принципы нового 
подхода к структурированию мирового историко-культурного / 
литературного процесса. Традиционное деление культурного / ли-
тературного процесса на исторически и эстетически разграничен-
ные последовательные эпохи он расценивает как условное. Такое 
деление определяет доминирующий вектор качественных измене-
ний, но не учитывает динамику зарождения, угасания, возрождения 
и борьбы различных потенциалов развития. В сущности, в каждый 
период состояние культуры как системы является пограничным и 
переходным и имеет несколько вариантов дальнейшего движения 
и преобразования. 

                                          
1 См.: Цивилизационно-культурное пограничье как генератор становления 

мировой культуры / литературы: Материалы конф. Москва, ИМЛИ, 4–6 июня 
2012 г. / Отв. ред. Земсков В.Б. // Новые российские гуманитарные исследования: 
Электр. журн. – 30.07.2012. – Режим доступа: http://www.nrgumis.ru/articles/ arti-
cle_full.php?aid=443 



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

256

Акцент сделан на динамичности культурного / литературного 
процесса как его имманентном свойстве. Согласно нестационар-
ной картине мира, где отсутствуют линейная однонаправленность 
и четкая стадиальность развития, в каждый момент времени со-
стояние системы является пограничным, переходным и имеет не-
сколько вариантов дальнейшего движения. 

В последние годы, отмечает ученый, отечественная культу-
рология выдвинула концепцию цивилизационно-социального, 
культурного пограничья1, в отличие от теории «классических» ци-
вилизаций от древности до западноевропейского сообщества, на 
фоне которых описывались «неклассические», пограничные сис-
темы (российская, балканская, иберийская, латиноамериканская, 
иногда – турецкая). 

В. Земсков не согласен с жестким разделением «классиче-
ских» и пограничных образований, ибо оно фиксирует статическую 
картину определенных периодов. Оба типа образований оказываются 
оторванными от исторического контекста и утверждаются как 
принципиально различные онтологические сущности. За увекове-
чиванием онтологических характеристик стоит идеология, тот или 
иной вид центризма и оценки по шкале «хуже – лучше», «продук-
тивно – непродуктивно», «более развито – менее развито» и т.д. И хо- 
тели этого авторы (от О. Шпенглера до Г.С. Померанца, А.С. Ахи- 
езера, В. Цымбурского) или нет, они представляли пограничные 
цивилизации как своего рода «недоделки» мировой истории, отво-
дя им нишу среди таких дефиниций, как псевдоморфоз, стыковые, 
промежуточные, лиминальные, агрегаты (т.е., по В. Тёрнеру, «ни 
то ни сё»). От любых центризмов освобождает только децентри-
рованная история, понятая как свободный, многообразный, нели-
нейный и одновременно единый процесс, основанный на принципах 
взаимодополнительности и взаимодействий. Несостоятельность 
онтологического подхода в отрыве от истории выявляется сразу 
                                          

1 Ахиезер А.С. Россия: Критика исторического опыта. – Новосибирск: Си-
бирский хронограф, 1997. – Т. 1–3; Хатунцев С. Новый взгляд на развитие циви-
лизаций и таксономия культурно-исторических общностей // Цивилизационный 
подход к истории: Проблемы и перспективы развития. – Воронеж: ВГУ, 1994. – 
Ч. 1. – С. 150–162; Яковенко И.Г. Россия и саморазвитие западноевропейского 
эйдоса // Российский цивилизационный космос. – М.: Эйдос, 1999. – С. 186–202; 
Шемякин Я.Г. Европа и Латинская Америка: Взаимодействие цивилизаций в кон-
тексте истории. – М.: Наука, 2001. – С. 186–202 и др. 



Ученый и вызовы времени. Валерий Земсков: 
От Латинской Америки к культурно-цивилизационному пограничью 

 

 

257

же, как только схематизируется историческая динамика, где на 
самом деле действуют не бинарные противопоставления, а зако-
номерности сверхсложных систем, каковыми являются цивилиза-
ционные образования. 

В.Б. Земсков предлагает ввести концепт цивилизационно-
культурного пограничья в историческую динамику, в Большое 
время, понимаемое в категориях не бинарного кода, а в категориях 
синергетики, для которой главные принципы – не ставшее, а ста-
новящееся, не статика, а движение, не завершенность, а переход-
ные формы. 

В Большом времени истории цивилизационные образования 
возникают в масштабных процессах противостояния, экспансий, 
миграций, сцеплений, «скрещений» народов, традиций; происхо-
дит постоянное изменение границ взаимодействующих миров, их 
культур. Принцип динамического нелинейного процесса по мно-
жественным путям устраняет любой принцип центризма. 

Разделяя идею И.Г. Гердера о существовании множества куль-
тур, понимание М.М. Бахтиным универсальной взаимосвязи граница – 
пограничье – культура, идеи А.И. Веселовского о том, что культура 
состоит из «неразрешимо смешанных» явлений, идеи Ю.М. Лотмана 
о существовании прежде любого текста и о легитимности «неадек-
ватного» (трансформированного) «перевода» (т.е. адаптации феноме-
нов одной культуры в другом контексте), основываясь на современном 
развитии этих идей в «культурном трансфере», согласно которому 
любой контекст изначально «нечист», «смешан», В. Земсков предла-
гает признать основой самостроения мирового историко-культурного 
процесса постоянные изменения, пересечения контекстов, их взаимо-
действие и увидеть этот процесс как сплошную сеть погранично-
трансграничных взаимодействий и трансформаций. 

Таким образом, по мнению В.Б. Земскова, с исторической 
точки зрения пограничье – это универсальная константа, энергети-
ческий источник, средство самоорганизации мировой культуры. 
Пограничье – это не «промежутки» (Ахиезер), не «агрегаты» (Яко-
венко), а переходы, мосты истории, ее строительные конструкции. 
И мировая история, мировая культура – не прогрессивно направ-
ленный единый процесс, а множество параллельных и пересекаю-
щихся процессов. Большая История требует разработки более тонкой 
градации типов пограничья (культуропорождающих, трансгранич-
ного взаимодействия и пограничий деструктивных). 



МНОГООБРАЗИЕ КУЛЬТУРНЫХ МИРОВ 
И ВЫЗОВЫ УНИВЕРСАЛИЗМА 

 

 

258

На новом витке возвращаясь к идее культурного синтеза, 
В. Земсков рассматривает его как ключевую проблему для интерпре-
тации культурообразования не только в Латинской Америке, но и в 
иных пограничных цивилизационных образованиях (или, как их еще 
определяют, лиминальных, лимитрофных, периферийных и т.д.), т.е. 
таких образованиях, которые возникают на периферии стабильных 
крупных цивилизаций, в зонах, где они переходят свои границы, 
вступая во взаимодействие с иными цивилизациями / культурами. 

 
 

* * * 
 
Таким образом, благодаря логике научного мировидения Ва-

лерий Земсков вышел за пределы латиноамериканистики к нова-
торскому типологическому сопоставлению культурных процессов 
в Иберийском и Российском регионах, к изучению межкультурных 
коммуникаций в европейском и глобальном масштабе, к исследо-
ванию образа России и «русской идентичности» в современном 
мире, к инновационной постановке проблем изучения цивилиза-
ционно-культурного пограничья, чем, по сути, определил направ-
ленность фундаментальных гуманитарных исследований не на од-
но десятилетие вперед. 

Как справедливо заметил известный российский культуролог 
Игорь Кондаков, В. Земсков шел путем ученых-гуманитариев, 
стремившихся к универсальности, таких как М.М. Бахтин и А.Ф. Ло-
сев, Н.И. Конрад и В.М. Жирмунский, Д.С . Лихачёв и А.М. Панчен- 
ко, С.С. Аверинцев и А.В. Михайлов, Ю.М. Лотман и В.Н. Топоров, 
М.Л. Гаспаров и Н.И. Толстой, Вяч.Вс. Иванов и Б.А. Успенский, 
и несомненно находится в этом ряду. Все они, часто независимо 
друг от друга, смело пересекали границы смысловых областей и 
отдельных наук, различных видов искусств и типов культур, про-
слеживали глубинные связи между отдаленнейшими явлениями, 
соединяя, казалось бы, несоединимое; все обладали широким кру-
гозором, проницательным взглядом, фантастической интуицией и 
потому были и остаются – в науке и культуре – пограничными фи-
гурами, стоящими на страже нового, непознанного1. 
                                          

1 Кондаков B. Вступительное слово // Земсков В.Б. Россия в современном 
мире и иные сюжеты. – СПб.: Университетская книга. – В печати.  


